
Svědek Štěpán / Skutky 7, 54 – 60 /                                     Olomouc 26. 12. 2025  

------------------------------------------------  

Bratři a sestry,   

je dobře, že je 2. vánočním svátkem svátek svatého Štěpána. Už raná církev 

umístila památku prvokřesťanského mučedníka do rámce těchto svátků.  Máme 

totiž hned vědět, že Dítě v jeslích není jen k tomu, abychom se nad ním 

rozněžnili. Vánoce nejsou jen poezií betlémů  a časem autentické, hluboce 

prožívané radosti. Není to jen několikahodinová sváteční atmosféra. Nemáme 

čekat až do velikonoc, abychom si uvědomili, že víra a následování Krista 

člověka něco stojí a někdy dokonce i život. Máme to vědět hned. Máme si to 

uvědomovat už ve chvíli, kdy ještě zní koledy, stromek ještě neopadal a zbytek 

salátu ještě nestačil zkysnout…. 

Štěpán je helénistickým židem. Pocházel tedy z oblasti mimo Izrael a jeho 

mateřskou řečí byla řečtina. Dlouhá desetiletí i staletí byli židé pod nadvládou 

řeckých vládců. Mnoho z nich ze své někdejší domoviny odešlo. A ti z židů, kteří 

naopak do Judeje přicházeli z diaspor, neuměli hebrejsky ani aramejsky. Přesto 

věřili v jediného Boha. Bibli měli do řečtiny přeloženou. Nesli si s sebou ale 

některé odlišné zvyky, byli liberálnější – třeba v pohledu na chrám. A 

s židovstvem v Izraeli se dostávali do konfliktů, z nichž některé přetrvaly i do 

prostředí jeruzalémského křesťanského sboru. 

Štěpán je dále jedním ze sedmi diakonů, kteří byli zvoleni proto, aby  se 

v jeruzalémském sboru starali o hmotné potřeby všech. Byla to moudrá reakce 

na to, že si bratři z řeckého prostředí stěžovali na bratry hebreje, že jejich vdovy 

přicházejí zkrátka. Problém se asi podařilo zvládnout. Jenže Štěpán evidentně 

konal víc, nežli jen to, že nosil jídlo. Byl totiž obdařen Boží milostí a mocí a mezi 

lidmi činil velké divy a znamení. A  jak Skutky uvádějí, taky dokonce kázal.  

Dostane se do konfliktu s několika místními synagogálními společenstvími.  

Třeba s židy ze synagogy propuštěnců. To byli potomci těch, kteří byli někdy 

kolem roku 60 před Kristem odvlečení do Říma vojevůdcem Pompejem a 

prodáni do otroctví. Měli ale štěstí -  jejich noví páni je pak propustili a oni se 

mohli vrátit zpět do svatého města a účastnit se bohoslužby. Proto propuštěnci.  

První obvinění z jejich strany  se týká chrámu. Měl rouhavě mluvit proti 

svatému místu a Mojžíšovi. Chápeme, že pro tyto židy byl chrám mnohem 

významnější. Jejich otcové nějakou dobu chrám  neviděli a možná nedoufali, že 

ho ještě někdy uvidí.  A najednou se mohli vrátit. Pro ně byl chrám zcela 



zásadním a jedinečným místem, v němž sídlí Hospodin.  Štěpán naopak 

připomíná, že chrám, kde přebývá Bůh, nemůže být zbudován člověkem. „Mým 

trůnem je nebe a země je podnožím mých nohou! Jaký chrám mi můžete 

vystavět, praví Hospodin, a je vůbec místo, kde bych mohl spočinout?“  

Není třeba jen hledět na chrám. Hospodinův ctitel je přece stále poutníkem 

jako praotcové na poušti včetně Mojžíše. Je třeba ctít Boha srdcem a na 

každém místě, protože Bůh není vázán jen na jedno jediné. Kdysi Boží lid chrám 

neměl a přesto se s ním Bůh setkával. Tyto důrazy si Štěpán nevymyslel, je to 

prorok Izajáš. Ano, máme i my tento kostel. A máme ho rádi. Ale naše 

křesťanská víra nemůže být spojena jen s ním. Kdybychom ho neměli a museli 

se scházet třeba někde v pronajaté místnosti, tak bychom vše zabalili?  

Druhé obvinění Štěpána se týká Tóry. Rouhá se proti zákonu a chce měnit zvyky 

a ustanovení, daná Mojžíšem……  

Štěpán se hájí dlouhým kázáním. Projde celou Tóru a připomene, že velké Boží 

činy se děly v pohanské zemi. Kdykoli se Bůh Mojžíšovi zjevil, bylo to v daleké 

cizině. Když lid putoval pouští a stavěl s Mojžíšem stánek svědectví, musel ho 

stále bourat a přenášet. Bůh je přece vždy tam, kam jsi ty, člověče - ještě 

nedošel. A v případě daru Zákona nešlo přece  v první řadě o Mojžíše, ale o 

toho, který skrze něj Zákon dal a skrze něho mluvil. Mojžíš byl jen 

prostředníkem.  Hlásnou troubou. A pak pokračuje přes Jozua, Davida, který 

chrám taky nepostavil, až teprve Šalomoun. 

Štěpán je na první pohled typem náboženského disidenta. Latinské slovo 

„dissidere“ znamená nesouhlasit. Nemusí ale jít o nějakou rebelii. Disident 

často jen připomíná jiné důrazy, na které se zapomnělo. Ať už záměrně a 

plánovitě nebo náhodně. Ani Štěpán nepřináší jiné učení. Jenom připomene 

Izajášovský důraz, patrně tehdy zapomenutý. Pokud ale ze svatých písem 

bereme vážně jen něco, a postavíme to jako to jediné důležité a jiné věci 

ignorujeme, stáváme se sektou. Štěpán není jen ve sporu s židovskou radou. On 

pranýřuje vládnoucí teologii své země a svého národa….. 

Štěpán nastupuje cestu, po které šli pak mnozí jiní. Ti, kteří chtěli připomenout 

pravdu, která se nehodila. Z okruhu židovských náboženských špiček a jejich 

věrouky se zápasy o pravdu přestěhovaly do církve, když získala moc. Dějiny 

připomínají celou plejádu svědků pravdy, kteří připomínali to, nač se 

zapomnělo nebo zapomenout mělo. 



Ale důvodem pro to, že je nakonec Štěpán ukamenován, není teologický spor o 

chrám ani o Tóru. Není to Štěpánovo prorocké disidentství. Kdo by měl odvahu 

protestovat, když cituje Bibli ?  Štěpán dlouze káže a naslouchá mu mnoho lidí, 

včetně velekněze. Napětí se vyhrotí ve chvíli, kdy Štěpán svoje protivníky označí 

jako pokrytce, jejichž otcové proroky pronásledovali. A zabili i Ježíše. Obviní je 

z toho, že odporují Duchu svatému. To už se neposlouchá dobře. Ještě v tuto 

chvíli by ale mohl svou řeč ukončit a odejít živý. Jeho protivníci vztekle zatínají 

zuby, když jsou obviněni z vraždy Spravedlivého  Ale pořád to ještě není 

důvodem, proč by měl zemřít.  

Tím důvodem je to, že Štěpán promluví o svém vidění otevřených nebes a Syna 

Člověka po Boží pravici. To je pro jeho protivníky vrchol rouhání. Členové 

židovské rady si zacpávají uši a křičí. Vidět takové věci je pro smrtelníka 

nemožné. A pokud Štěpán tvrdí, že to vidí, pak musí být někým výjimečným, 

skrze nějž Bůh jedná.  Nebo možnost druhá – je to blouznivec a podvodník.  

Tady už Štěpán není jenom disidentem, který věčně prudí a jen připomíná 

zapomenuté nebo překroucené věci. Není už ani jenom horlivým kazatelem, 

který dobře zná Písmo.  Tady se najednou stává tím, kdo prohlásí Ježíše Krista 

za Syna člověka, sedícího po Boží pravici. Až teprve v tomto okamžiku se ho 

chopí a vedou na popraviště. Nebesa otevřená a vidění Syna člověka, to je 

rozhodující chvíle zlomu. V tomto okamžiku je rozhodnuto o jeho ukamenování.  

A ve chvíli skonu se dokonce k Ježíši pomodlí a osloví jej „Pane“. Jeho okamžik 

smrti nápadně připomíná chvíli, kdy umírá Kristus sám. S jedním podstatným 

rozdílem: Kristus se na kříži modlil k Bohu. Štěpán se modlí k Ježíši a oslovuje 

ho: Pane. Přisuzuje mu božskou poctu. On pro něj není jen tak nějaký rabbi, ač 

úctyhodný. Je jeho Pánem, který ho přijme. A tak jako jeho Pán – i on umírá se 

slovem odpuštění na rtech. Ježíš je jeho Pánem, který odpouští viníkům jejich 

viny. Pane Ježíši, přijmi mého ducha. Pane, odpusť jim tento hřích… 

Co vlastně křesťanství přineslo nového? Tuto otázku jsme kdysi řešili s pár 

přáteli.  „Lásku“  – řekl jeden. Ale vždyť té je ve společenství staré smlouvy 

dost. Tak milost a odpuštění – řekl někdo jiný. Ale vždyť přece i Izraelec 

spoléhal na Boží odpuštění a milost. A pak to jeden z nás vyřkl: Jedině to, že 

Mašíach je Ješua. Mesiáš je Ježíš. On je Syn člověka a Syn Boží, Spasitel a Pán. 

Jedné podstaty s Bohem. Tady toto vyznání činí křesťana křesťanem. Pro toto 

vyznání umírá Štěpán a po něm mnoho dalších svědků. 



Tohle je i naše vyznání víry. Mesiáš je Ježíš. To je taky její největší tajemství i 

radostná zpráva, ze které žijeme a na které náš život stojí. To malé Dítě v  jeslích 

je náš Pán a Spasitel, Syn člověka a Syn Boží. Takto je titulován Ježíš Kristus. Je 

to ten dávno předpověděný a proroky ohlášený a v těle přišlý. K této víře jsme 

byli pozváni a máme poslání ji předávat, k ní zvát i počítat s důsledky. Amen. 

Modlitba: Pane Bože, dal jsi svého Syna na svět nejen abychom ho přívítali, ale 

abychom ho následovali za všech okolností života jako svého Pána. Ať už budou 

příznivé nebo nepříznivé a nesnadné. Dal jsi svého Syna, abychom se ti 

neztratili. Dej, ať v nás tato touha jít za ním nepohasne ve chvíli, kdy vánoce 

skončí.  Amen. 

 

 

 

 


